MANIFESTE DU FRAGMENTISME
Ou le concept de FETDELI

I.  De la question philosophique :

Le fragmentisme considére la vie comme une entit¢é non linéaire, c’est-a-dire un
ensemble d’événements discontinus. Nous considérons que chaque événement de vie
mérite d’étre vécu, accepté et apprécié, qu’il soit favorable ou non. Nous n’apprenons
pas aux humains une simple résistance face aux épreuves. Nous leur enseignons que
chacun des fragments de vie doit étre accueilli et vécu. Nous précisons que le bien et
le mal sont disjoints, séparés ou séparables qu’il faut chérir dés qu’ils se présentent.
Ce que nous déconseillons : vivre en espérant. Nous pensons qu’il n’y a rien a espérer
ou a attendre. Nous pensons que tout est a vivre simplement. Nous ne voulons pas
faire 1’apologie de I’inaction : nous précisons a cet effet qu’il faut continuer a aimer la
vie, a faire ou continuer & embrasser ce que nous vivons qu’il nous procure une

jouissance ou non. Le plus important, c’est de vivre ce que nous faisons.

1- Nous voulons éclairer notre époque, 1’aider a se maintenir, lui offrir un cadeau, la
vie.

2- Nous voulons arréter le suicide, qu’il soit individuel ou collectif.

3- Nos concepts sont : Le Fetdeli, crée par Mamady DIOUMESSY, La
Révo-Compabilité, concue par Ousmane Moustapha SYLLA et La Géopoétique
du lien, découverte par Paul GUILAVOGUI.

4- Nous déclarons que la vie est un ensemble d’événements disjoints : le monde dans
lequel ou nous vivons est la conséquence des structures brisées.

5- Nous voulons enseigner 1’utilité de I’instant-présent (ne pas regretter le passé ni se
soucier du futur). Nous savons que le temps présent est fait d’instants non linéaires :
chaque instant est associé a un fragment de vie.

6- Nous voulons briser les régles de la narration traditionnelle : la fragmentation du



récit est ’expression d’un monde fracturé, d’une politique divisionniste, des liens
brisés, du chaos.

7- Il n’y a plus de littérature statique ; il n’y a que la littérature de rupture. Celle qui
innove, transcende les horloges et lutte contre I’insinuation identitaire.

8- Nous chantons I’unité, célébrons la créativité, construisons 1’uniformité.

9- Il n’y a plus de style, de philosophie et de progreés que dans le fragment. L’écrivain
et le philosophe fragmentiste s’affranchissent ; 1’art et la philosophie disent
I’infigurable. Et partout il n’y a pas d’art et de remise en question il n’y a pas de
transfiguration, sinon que répétition, bétise et médiocrité. La beauté¢ du texte et la
précision de la pensée font I’écrivain et le philosophe. Le fragment exige un
aboutissement, un renouvellement et un allaitement lyrique.

10- Nous voulons anéantir la politique et toutes les lois démocratiques reposées sur la
haine, la discrimination et la division. Nous enterrerons les ennemis de la République
et allumerons le feu de la réflexion critique. Nous lutterons contre toute forme
d’aliénation sans piti€¢. Le vent des cerveaux a soufflé et adieu a la médiocrité dans
notre jardin.

11- Nous prendrons la société, la ferons asseoir sur le fer infrangible, la
transformerons et la remettrons a sa place, 1’éternité.

12- Nous sommes le présent, le souffle du pays. Pourquoi s’inquiéter du futur,
pourquoi regarder dans le rétroviseur, si nous restons attachés au territoire, fidéles au
sable et au changement immédiat ? Pourquoi garder de 1’espoir, si vivre est plus une
question de spontanéit¢ ? Nous sommes des jeunes assoiffés, inventeurs d’ames,
faiseurs de pluie.

13- Le philosophe fragmentiste est un artiste qui fait vivre la pensée. Il n’éclaire pas
seulement son approche ou son concept. Il ne déchiffre pas que 1’existence. Il donne
vie & son concept : penser, c’est créer. A travers nos concepts, nous voulons penser la
vie et vivre nos concepts. Nous voulons que nos concepts ouvrent d’autres
perspectives, des nouvelles fagons de concevoir ’'univers. Car philosopher, c’est
suggérer. La philosophie n’est pas immuable.

14- Notre travail questionne celui de nos devanciers en I’occurrence les écrivains de la

2



négritude et ceux de 1’époque postcoloniale qui ont fait I’apologie du passé et du futur
africain. Nous avons un regard trés philosophique et littéraire sur leurs visions et leurs
modeles de société : nous reprochons a la négritude son discours passéiste et sa
conception linéaire du temps. Aux écrivains des Indépendances, nous condamnons
leur chant pour le futur, d’avoir fait de ce continent une terre de construction ou
I’espérance est per¢gue comme 1’unique moyen d’échapper a la monotonie, ou il est
interdit d’interdir de ne pas espérer. A tous ces vieux esprits, nous leur disons
qu’ici-bas il n’y a rien a espérer. Nous avertissons notre jardin : cette facon de faire la
littérature est un smoking a revers de soie. Le plus sincére et averti des écrivains est

celui qui se branche sur son époque pour produire un flux de la conscience.

Le concept FETDELI de Mamady DIOUMESSY, chef de file du Fragmentisme

le FETDELI se définit comme suit : le Fragment est une texture de I’infrangible, de
I’incassable, de I’inébranlable, de I’indicible, de 1’indébrisable. Nous pensons que le
fragment doit emmener I’homme vers la consistance : le fragmentisme = résistance.
Une précision a ce niveau : c’est que le fragmentisme n’est pas qu’une simple
résistance. C’est une sorte de transformation et de production. Les débris éparpillés
doivent rester solides, échapper a la banalité, a la fragilité. Les humains sont tous des
fragments séparés de nature : il n’y aucune suite logique dans I’existence ; tout est le
produit d’une discontinuité. Il est alors temps de former un bloc, signe d’union,
d’entraide, de solidarité pour vivre. L’idée défend la concorde pour faire face a la
fragilit¢ individuelle. Ainsi, par le concept de FETDELI, nous voulons lutter contre :
les liens brisés, les amitiés rompues, les principes et lois violés. Les principes
démocratiques seront infrangibles, les valeurs républicaines seront indéfectibles et la
vie, une préservation. Il est temps d’éclairer : ce n’est pas les mentalités le probléme,
mais bien les structures (politique, économique, sociale, culturelle). Le concept
FETDELI nous apprend ceci : c’est les structures qui produisent des mentalités.
Celles-1a, dé¢ja discontinues, méritent une révision, un diagnostic. Le territoire n’est
pas une kyrielle d’ethnies/races qu’on partage, qu’on divise ; c’est un moule, un
ruisseau qui jaillit. Permettez-moi de revenir sur cette circonstance, cette expérience

que j’ai eue de ma piece théatrale a travers mon personnage principal, Oma : ¢’est un



AAN

poeme, un tout petit extrait de huit strophes, écrit par "Koro", professeur de francais,
prisonnier politique, personnage principal du roman "Une kyrielle de fragments". Ce
petit poeme, "Vingt-huit", rédigé en prison, fuite et tombe comme une averse dans les
mains de la population guinéenne, grande admiratrice de son auteur, et devient une
sorte de gibier de potence. Il arrivera en puissance, et le peuple s’emparera de lui. Tel
un sacrifice, il fera 1’objet de partage entre un groupe de personnes, et la dernicre
strophe de quatre vers, hautement philosophique, sera a Oma, personnage central de
cette picce théatrale et journaliste indépendant, un grand admirateur de Ko6ro.

Poéme partant de « L’absurde » d’Albert Camus, du poé¢me « Ceux de la tourmente »
de Dénis Oussou Essui, de L’Os de Mor Lam de Birago Diop, de Peau noire, Masque
blanc de Frantz Fanon, il se verra conquis par « L’insistantialisme », une pensée
contemporaine largement abordée par un autre philosophe frangais, André
Comte-Sponville, dont la philosophie défend 1’éthique et 1’idée selon laquelle il nous
faut vivre ici et maintenant, puisque seul le réel immédiat compte.

Le sous-titre "Minuit et Midi", quant a lui, fait référence a 1’obscurité et a la lumicre
et attaque 1’affirmation suivante : « s’inspirer du passé pour construire le futur », une
pensée hautement soutenue par les autorités guinéennes actuelles. Il est Minuit parce
qu’il représente la question fondamentale de la philosophie qui mérite d’étre posée. Il
est Midi parce qu’il nous permet d’entrevoir une réponse claire et précise a la question
centrale de I’existence, qui n’est rien d’autre que le sens de la vie. Il est donc a la fois
question et réponse. Soit obscurité et lumicre.

Les valeurs morales et sociales n’aident pas le personnage principal de ce théatre, qui
estime que la vie n’a de sens que lorsque les idées nous font, lorsque nous sommes.
Autrement dit, Oma agit parce que la vie n’obéit pas a I’attente ; il vit dans un méme
décor ou sa tiche se résume au simple respect de ses opinions. A cet effet, il n’est pas
trés différent de certains personnages comme "Sisyphe", soumis a une tache sans but
(faire monter un rocher au sommet d’une montagne), mais qui, finalement, reprend le
méme exercice (éternel recommencement) sans cesse, et réussit a faire une prise de
conscience de sa situation, méme si celle-ci est sans projet. La aussi précisons-le car
le contresens ouvre la voie a la question de liberté¢ inconditionnelle qui nuirait a la
morale telle que vue dans Le mythe de sisyphe. Oma est bien aussi conscient de sa
situation, mais insiste sur son existence sans tenir compte des conditions et des
conséquences qui viendront. Il vit, n’espere rien et résiste face aux pressions qu’on lui

impose, puisqu’il est convaincu d’une chose, et qui est claire : « mourir pour vivre. »

4



A cet effet, il est trés différent d’un homme triste, qui ignore sa condition, le sens de
sa vie, mais qui espere sans agir, pensant qu’un jour tout se passera bien, alors que
rien n’en est. Ce qui signifierait que vivre, c’est croire a I’improbable, au miracle.
Pourtant, la vraie vie est celle dénouée de tout espoir, et c’est bien cela 1’idée d’Oma :
vivre sans s’attendre a quelque chose ; vivre sans se décourager.

Oma défend ses opinions tout en insistant sur 1’utilit¢ de 1’instant présent, 1’unique
temps, selon lui, qu’il faille prendre au sérieux. Il rejette cependant le passé et le futur
et reste catégorique sur la pertinence du présent, malgré tout. Ainsi je retiens de
I’insistance d’Oma trois concepts : ma voix sacrée, ma voie indocile et ma résistance
répétitive. Il faut donc moins de peur et peu d’espoir pour asseoir 1’éternité. Il ne
s’agit pas 1a de I’athéisme mais de I’humanisme. Et c’est en convoquant A. Camus,
dans Le mythe de sisyphe que ce poeéme tire tout son sens : « Il n'y a qu'un probléme
philosophique vraiment sérieux : c'est le suicide. Juger que la vie vaut ou ne vaut pas
la peine d'étre vécue, c'est répondre a la question fondamentale de la philosophie. Le
reste, si le monde a trois dimensions, si l'esprit a neuf ou douze catégories, vient
ensuite. Ce sont des jeux ; il faut d'abord répondre. » Certains y voient de 1’ego, de la
vanité et d’autres de I’orgueil ou encore du mépris. Moi, je n’y vois qu’une seule
chose : c’est Alpha et Oméga. Conclure qu’avant Camus, il n’y avait pas de
philosophie, et qu’aprés Camus, il n’en aura point, et s’il devait y avoir, ce serait bien
le fragmentisme, puisque « I’étre n’est pas ce qu’il est, il est ce qu’il n’est pas » ; il est
tout simplement ce qu’il est. La aussi, Oma nous montre clairement que seules nos
pensées sont plus hautes que nous. En acceptant de mourir pour ses idées, il nous
régle définitivement la question fondamentale de la philosophie : vivre ou mourir.
Vivre quand il en vaut la peine et céder quand la vie ne concéde pas face a ’honneur.
J’indexe donc la notion du temps comme étant la principale cause du suicide ; ¢’est en

acceptant le résultat de chaque temps que le sens de la vie prend ou perd sa forme.

Dés lors, il est nécessaire que 1’on comprenne la pertinence de chaque temps pour
vivre. Ce n’est pas parce que nos aspirations n’ont pas été satisfaites dans un instant
du présent qu’il faut démissionner de la vie. Si un instant te bouleverse, pense a un
autre en agissant au lieu de garder 1’espoir, 1’illusion passive et vouée a 1’échec. Il ne
sert a rien de garder les expériences difficiles qui finiront par s’en aller ou se résoudre.
Il est donc crucial que nous relativisions tout, et avec Aion, tout s’estompe, méme les

émotions les plus sombres. Alors, dites-moi : & quoi bon se détruire par les choses du



passé si aujourd’hui elles n’ont plus leur place ? Ainsi, par ce déclic, je définis donc

cette picce théatrale comme le désespoir des dramaturges, point final.

— Sur la question du bonheur et de I’espoir :

Nous pensons que la vie est avant tout une grande offrande. Elle mérite toute notre
attention ; elle vaut bien siir la peine d’étre vécue. Nous associons la vie aux bribes : il
s’agit d’une fragmentation d’événements qui pesent sur notre conscience, qui nous
empéchent d’étre nous-mémes. Le fragment, mot venu du latin « fragmentum », qui
signifie « morceau brisé¢ » ou « débris ». Ce terme latin lui-méme dérive du verbe «
frangere », qui signifie « briser ». Nous pensons que la vie est une cascade de bribes
ou de morceaux brisés non linéaires qu’on peut facilement troubler si des mesures
idoines ne sont pas prises et reconsidérées. L’idée défend la discontinuité des
événements vécus par I’homme. Les débris sont assimilés aux différentes expériences
de I’é€tre humain : la joie, la colere, le bonheur et le malheur. Pour mettre en exergue
notre philosophie, nous pensons que débris et vie ne font qu’un ; la brisure est fragilité
et la vie n’en fait pas exception. C’est pourquoi nous affirmons : la vie est «Une
kyrielle de fragments.» Nous rejetons toute idéalisation de celle-ci. Le bonheur pour
nous est trop illusionniste : il n’existe pas. Il ne I’est pas dans la mesure ou il est fruit
d’une traversée inefficace : tout ce qui existe trépasse, et le bonheur n’échappe point.
Nous concevons le bonheur comme une force réactive a distinguer de « 1’existence »,
qui est une force active dont ’origine est « résistance ou insistance ». Notre époque
voit le bonheur comme une satisfaction de ce qu’on a, et pour tout dire, une telle
fagon reste déraisonnable : tout trépasse. Pourtant, le bonheur devrait faire trait a ce
mot « I’existence ». Ainsi, le bonheur n’est ni dans 1’idée qu’on fait des choses, ni
dans ’utilité¢ de ce qu’on possede. Il n’est ni un éclat probable ni un éclat improbable :
il n’existe tout simplement pas, car il n’est pas un objet de savoir. Nous I’ignorons, et
nous vous disons d’en faire de méme : embrassez pleinement vos corpuscules. S’il y a
une chose dont nous sommes sirs, c’est bien I’intensité de chaque bribe que vous
confondez peut-&tre avec 1’idée du bonheur. Le bonheur comme satisfaction durable

6



du désir n’est qu’un produit d’une société manipulatrice qui refuse la confrontation, le
regard personnel. Nous rappelons la phrase puissante de Montaigne : « c’est chose

tendre que la vie, et aisée a troubler.»

Nous disons qu’il n’y a rien a obtenir, il n’y a rien a espérer ; la vie est un art
désintéressé. Donc, tout est a vivre. Nous pensons que 1’espoir est une force réactive.
Nombreux sont ceux qui pensent le contraire : le sens de la vie réside dans 1’espoir.
Nous restons fermes la-dessus : I’espoir n’a rien d’actif ; il est idéalisé. Il n’est pas
subjectif ; il détruit plus qu’il ne construit. Il est réactif autant que 1’est le désespoir. 11
est troublant ; c’est un voleur, un tueur et I’incarnation méme de la déchéance. Nous
identifions I’espoir comme un véritable obstacle de sens, de la vie. L’espoir n’existe
pas en ce sens ou il n’est pas un objet de savoir. Nous entendons dire que la vie est
injuste. Mais nous vous rappelons que le monde n’est pas un tribunal ou il faut venir
pleurnicher ; la vie n’est pas une juge a qui il faut exposer ses idées ou ses problémes.
Et ce n’est pas parce que vous avez échoué qu’il faut I’accuser ou cesser de la vivre. Il
faut insister la-dessus : la vie n’est responsable ni de vos échecs ni de vos réussites ;
elle est une source qui jaillit et qui mérite d’étre préservée. Nous vous renvoyons a
vos différents éclats, a en faire un domaine de transformation perpétuelle et s’il y a
une ¢évidence dont nous sommes sirs, c’est que nous allons tous crever : 1a est le
drame, le quai le plus désespérant ; c’est le chaos — car on n’est pas sirs de ce qui
nous attend. Ce Dieu dont on parle est le seul garant de liberté. Il a le choix de nous
foutre tous dans I’enfer — car il en est le créateur. Mais nous vous rappelons que
I’enfer et le paradis sont tous les deux des maisons de Dieu. En somme, ce n’est pas
parce que I’espoir fait vivre que nous vivons, mais parce que I’homme est déja un étre
vivant qu’il désire 1’espoir. Il en va de méme pour le bonheur. Ainsi, nous ne voyons
pas ’homme comme un étre espérant mais comme un étre aimant la vie. Alors,
dites-nous, a quoi bon s’inquiéter si I’on sait a I’avance que vivre est la seule aisance,
la principale fonction de ’homme ? En somme, qu’est-ce que réellement le bonheur ?
Est-ce une plénitude ou une félicité¢ ? Nous le décomposons ainsi : bonheur = bonne

heure ou bonne chance(la probabilité qu’il y a qu’une chose arrive ou non). Une



bonne heure est plus personnelle que collective. En réalité, s’il y a une bonne heure,
cela sous-entend qu’il y a aussi une mauvaise heure, d’ou le malheur(mal heure). Si le
temps crée le bonheur, alors c’est une bonne nouvelle qu’on n’est pas définitivement
malheureux. Mais nous précisions qu’il n’y a pas de bonheur sans événement : un
événement se crée en chaque personne, il est particulier et n’obéit pas au lien, au
partage égal, qu’il soit d’ordre social ou non. Et cet événement personnel est plein
d’interruptions. Et diminuer la peur et ou tuer I’espoir ne voudrait pas dire que le
bonheur est possible : ¢’est une manieére de se maintenir. Avant de vous proposer nos
concepts, nous avions trouver sur cette question une sorte de relativité coupée du

monde extérieur.

— Sur la question du temps et du désir :

Nous défendons que le temps n’est pas linéaire ; il est fragmenté. Nous savons que
nos prédécesseurs tels que Saint Augustin ont enseigné trois dimensions du temps : le
passé, le présent et le futur. Nous rejetons le passé et le futur. Nous privilégions le
présent : I’unique temps réel de la construction ou de la réalisation. Nous pensons,
comme beaucoup de philosophes, que le temps présent est fait de plusieurs instants,
surtout Nietzsche et son concept de « 1’éternel retour ». A coté, nous plagons notre
concept le FETDELI (la philosophie et la littérature permettent de dire ce qui ne
figure pas, ce qui mérite ; c’est un champ irréductible). Nous associons chaque instant
a un éclat de vie. Nous précisons que chaque instant, donc chaque morceau, produit
une nouvelle conscience. Nous vous invitons a reconsidérer ces instants disjoints, a
les vivre pleinement. Nous vous avertissons : certaines de ces miettes sont fortes et
d’autres trés faibles, et ce sont bien les plus faibles qui sont cruelles et fatales. Nous
vous avertissons que la non-maitrise de ces éclats peut causer un trouble de sens,
notamment le sentiment de 1’échec, voire le suicide. Nous vous rappelons : il reste
d’autres éclats a accueillir. Ils ne sont pas un signe d’espoir ; ils sont 1 et ils viendront
a vous, qu’il vous plaise ou non. Ils ne vous attendent pas, ils vous cherchent et vous
veulent, naturellement. Nous disons que le présent est notre seule priorité ; il mérite

8



d’étre compris et respecté. Nous voulons qu’il soit au centre de notre existence, qu’il

Qo

soit saisi, faconné a notre guise. Nous voulons surtout que ses instants aient acces

o~

toutes nos consciences de fagon collective pour rendre la vie impossible a troubler,
noyer, a détruire tout simplement. « Il est grand temps de rallumer les étoiles », disait
Guillaume Apollinaire. Nous réaffirmons : le suicidé mérite notre attention, notre
accompagnement et notre vigilance. Car ce qu’est le suicide est loin d’étre une simple
quéte de sens, c’est le résultat d’'une négligence, d’un long silence et d’'un manque
d’humanisme. Nous sommes en colére et nous culpabilisons et condamnons tous les
regards impuissants. L’horloge biologique est pour nous en grande partie 1’origine du
suicide. Sa non-maitrise peut étre fatale. C’est pourquoi nous disons que I’homme doit
se faire grilleur d’horloge. Car le suicidé minimise plus la traversée que le quai. Il a
plus peur de la durée que de la fin. Et quand il passe a I’action, il ressent plus de
déceptions(la chute) que d’euphories(le triomphe). Sur ce minable constat, on peut
déduire ceci : plus le temps est immense moins on s’en réjouit, moins on en sort

vivant. Et ¢’est bien dans la conscience que tout se joue : la discontinuité qui se fait.

Le sentiment de la réussite et de I’échec nait quand certains fragments dépassent
d’autres, et cela offre deux possibilités a I’homme : vivre ou mourir. Chaque instant
produit une nouvelle conscience, et d’instant en instant, on passe a un résultat
nouveau, indépendamment de notre volonté. En sélectionnant les instants, notre
conscience nous pousse a agir dans un des instants choisis. Ce qui fait que nous
continuons ou démissionnons de la vie. Et c’est bien ces réalités, donc ces nouvelles
consciences non linéaires qui devraient permettre, a mon sens, la vie. Les fragments
apparaissent donc comme une texture de I’homme ; c’est I’expression consacrée d’un
monde en déséquilibre, en déréliction, difficile a cerner. Dés lors, les moments de joie
et de tristesse doivent impérativement coexister, collaborer et s’entreméler pour
bouger ensemble, et c’est par ce claque qu’on pourra finalement arréter le suicide.
Nous savons qu’il est temps de s’imprégner des ¢léments discontinus ou inachevés
pour désirer la vie, et c’est peu importe leurs relations ou leurs couleurs. Nous
pensons donc que I’existence est un ordre actuel qui embrase I’espace-temps. La

notion du temps ne saurait étre comprise que si la philosophie, c’est-a-dire le



fragmentisme, s’y méle. Dans cette perception du temps, la simultanéité qui semble
vraiment individuelle résout tout le probléme ; elle montre clairement que chaque
personne a son moment qui influence sa compréhension du monde, et c’est cet état de
fait qui oriente ou déséquilibre nos attentes et nos désirs. Les instants qui ont suivi la
mort du personnage d’Oma étaient les plus fragiles et les plus discontinus. Cela va de
méme pour le meurtrier, c’est-a-dire le Ministre de la Défense et de la Sécurité, méme
si ce dernier avait la méme intention ; il pouvait y renoncer, mais il a eu tout de méme
la gachette facile. Ainsi, dans chaque individu se construisent, se multiplient et se
succedent des réves, des désirs et des attentes qui s’écoulent dans des présents
particuliers. Alors, a chacun son présent et son fragment.

En considérant I’instant présent, nous renoncons aux fils du sable : le passé et le
futur. Soyons sérieux la-dessus : il n’y a rien a regretter de I’existence, du passé, et il
n’y a rien a attendre du futur, I’au-dela. Nous ne pensons donc pas que le suicide soit
une réponse légale aux fragments ou a la liberté ; il n’en est non plus une rupture,
mais une épreuve secondaire qui trouve son remede au sein du fragment, le vrai résidu
de la vie, qu’il soit fort ou faible. En somme, il ne s’agit pas d’imaginer ou de voir le
suicidé (Oma) heureux ou joyeux, mais de le pousser a supporter son fardeau, a
escalader la montagne, a reconsidérer ses fragments. Car le fragment n’est pas une
récompense. Encore une fois, il n’y a rien a obtenir : tout est a vivre (la valeur de la
vie réside moins dans la possession et la récompense que dans I’engagement et
I’expérience). Et Camus, a travers [’Etranger, nous apprend une chose sur son
personnage principal, Meursault : le Morceau, le fragment. Et c’est bien 1a que 1’idée
du fragmentisme prend tout son sens : la vie est un ensemble de morceaux épars. Et
Meursault en est un, I’incompris, le fragile. Nous disons que nous sommes a un age

ou il faut s’y mettre ici et maintenant pour toucher I’incompréhensible.

— Le désir :

Qu’est-ce que I’homme ?

Selon la conception antique, I’homme est un animal rationnel, doté d’une immense

10



raison. Voila la fonction que Platon, Aristote, Descartes et méme Pascal ont défendue.
Tout allait bien jusqu’a D’arrivée de Baruch Spinoza, qui affirme que la principale

fonction de I’homme est « le désir ».

Mais, avant Spinoza, le désir était percu comme un « manque » : 1’absence d’un objet
(I’argent, le vétement, le téléphone...) pousse a le désirer. Avec Spinoza, on observe
tout le contraire : ce n’est pas parce que les choses nous manquent que nous les
désirons ; c’est parce que I’homme est un étre désirant qu’il ressent ’absence, le
manque, la douleur (résultat du désir). Pourtant, le désir précede 1’objet ou la chose
désirée. Autrement dit, le désir appelle le désir. Cela signifie que I’homme est un
animal désirant plutdt qu’un animal pensant. C’est donc le désir de I’homme qui rend
une chose désirable. Pour Spinoza, le désir se trouve dans ce qu’il nomme le conatus,
c’est-a-dire la persévérance de I’homme dans son étre. Il en va de méme pour toute
autre entité de ’'univers : objets, animaux... tous ces ¢léments possédent, chacun en
ce qui le concerne, une puissance interne qui les aide a résister aux forces extérieures
ou a se maintenir. Et c’est bien cette pensée de Spinoza qui attire notre attention. La
question fondamentale est donc la suivante : pourquoi tant de suicides si 1’on sait a
I’avance que chaque étre possede une force interne qui lui permet de résister aux
forces extérieures ? Nous savons qu’il n’y a pas de résistance sans agression ; nous
résistons parce que nous sommes agressés, ou parce que nous sommes en danger. Si le
désir met le corps en mouvement, pourquoi la perte d’énergie, c’est-a-dire la fatigue,
nous empéche-t-elle de réaliser ce que nous désirons ou de continuer a désirer ? Nous
voyons alors une confrontation entre le désir et la pensée, ou la raison. Dans un tel
contexte, si notre désir est touché ou menacé¢, nous éprouvons soit de la douleur, soit
de la joie. Et si la joie donne vie a notre désir, tandis que la douleur ou la souffrance le
déséquilibre, pourquoi en arrive-t-on encore au suicide ? La réponse possible serait
que la douleur a pris le dessus sur le désir, ou que le corps en mouvement s’est arrété.
C’est 1a la fragmentation, la discontinuité des choses vécues. C’est & ce niveau qu’on
parlera, bien entendu, d’« horloge », surtout de 1’horloge biologique, marquée par la
discontinuité, ou se manifeste la question fondamentale de la philosophie : la vie

11



a-t-elle un sens ? Nous vous suggérons d’écraser cette lin¢arité du temps qui domine
votre conscience ; accepter ce sobriquet « le grilleur d’horloge ». Nous résistons parce
que le temps nous interpelle. Ensemble, répétez aprés nous : « Nous I’anéantirons s’il

continue de nous faire croire que la vie ne vaut pas la peine d’étre vécue. »

— Sur la question de crise politique :

Nous sommes intimement convaincus que c’est la fragmentation politique,
notamment le jeu d’intéréts entre les acteurs de la sceéne politique dans notre pays —
nous pensons a la mouvance et a 1’opposition — qu’on a assisté a une série de
manifestations suicidaires incalculables, a la déchirure du tissu social, a la fuite des
cerveaux et a la création d’un abattoir sur notre terre promise ces derniers temps.
Nous tenons pour responsables les politiques de toutes ces nouvelles formes de
suicide dans notre pays, qui ont déja réussi leur pari. Nous lancons ce Manifeste pour
témoigner de ces bavures pour une Guinée éclairée et debout. Nous vous avertissons a
nouveau : ce sont les dérives politiques qui appellent les violences sociales ; et les
violences sociales engendrent toujours les réponses radicales. Le Manifeste du
fragmentisme n’est rien d’autre que le résultat de ce constat alarmant dans notre
République. Nous savons que c’est bien cette crise politique qui est a la croisée de
cette discontinuité entre la vie, 1’espoir et 1’idée du bonheur. La conclusion est plus
qu’'une tragédie : aucune politique ne peut faire le bonheur d’un peuple. Et la

démocratie grande qu’elle soit ne saurait en créer un ; c’est 1a le suicide politique.

— Sur la question du suicide et de la liberté :

Nous disons qu’il n’y a pas de suicide heureux. Vous ’aurez compris : nous ne faisons
pas du suicide un principe philosophique ; le fait que la vie soit remplie de morceaux
¢épars est en effet une excellente raison que personne n’est a I’abri des troubles. L’idée
n’est pas de rester indifférent, de ne pas se battre ou de choisir les morceaux
favorables, mais c’est de trouver dans au moins mille morceaux brisés ne serait-ce

12



qu’un seul capable de nous pousser vers quelque chose de plus consistant, nous
permettant de répondre a cette problématique qui brile : la vie vaut-elle vraiment la
peine ? L’on nous dira que le fait que la vie n’ait aucun sens est la preuve tangible que
le suicide est un bon recours, une libert¢ imminente d’échapper a la monotonie, a
’horreur, bref a la souffrance. A ces gens, nous répondons qu’il est question
d’embrasser les épreuves, de résistance surtout pour voir clair. Nous pensons que le
suicide n’est pas une réponse a 1’existence ; il est pour tout dire une comédie du libre
arbitre. Le suicide est loin d’étre une traversée rectificatrice, une échappatoire a la
souffrance ; il est I’esquille la plus discontinue de I’histoire et de 1’existence. Vous
I’aurez vu : nous le rejetons fermement. Et nous avertissons tous ces philosophes qui
n’ont jamais eu I’expérience du suicide de ne pas en faire un principe philosophique.
Nous indexons Cioran, bien que mort : « il n’y a que deux choses : le suicide et la
littérature. » Nous lui disons seuls nous autres qui avons eu 1’idée du suicide sommes
autorisés a en faire un principe, coupés du monde. Nous voyons la dans ses idées « le
crime de la pensée ». Le reste, si la liberté¢ est d’abord une chose personnelle ou
collective, arrive aprés. Mais, de grace, nous demandons un peu de philosophie de
leur part, surtout Cioran : « il ne s’agit pas de fuir par le suicide, mais de comprendre
que c’est une tentation permanente, un recours possible » sur cette question briilante
bien que philosopher soit avant tout une affaire personnelle : vivre sa propre pensée.
Nous savons qu’une telle liberté pourrait nuire a ’autrui, ce qui n’est pas réellement
philosopher — le philosophe empéche la noyade. Aux suicidés, nous leur rappelons
que la douleur et le poids de I’existence assaillent toutes les tétes ; tout est question de
subjectivité. Des lors, nous leur éclairons : le travail sur les débris intérieurs et
extérieurs est un véritable moyen d’échapper a I’illusion. Souvenez-vous : le temps
émotionnel (I’horloge biologique) en est pour beaucoup de choses. Il faut I’empécher,
a défaut le griller. Nous vous rappelons encore une fois : exister c’est résister, agir sur
tout sans crainte ni doute. Et le suicide est le dernier-né de tous les actes. Il n’est pas
une liberté ; il est le tréfonds méme de I’ignorance. Par liberté, nous entendons
I’adéquation entre le vouloir et le faire. Nous la voyons avant tout comme une affaire
personnelle qui ne doit pas étre dissoci¢e de la notion du bon. Il y a une nuance a ce

13



niveau qui attire toute notre attention : c’est que le bon est plus individuel que
collectif. Ce qui est bon pour Kord peut étre mauvais pour Kadiatou. Et c’est bien 1a
que la libert¢ prend tout son sens. Sur cette base logique, nous concluons que la
liberté au sens individuel ne nuit ni a la personne désireuse ni a autrui. Mais définir la
libert¢é comme un bien, qui reléve de la morale, conduit loin : le bien est collectif.
Dans ce sens, nous pensons que le morceau bris¢ étant personnel varie d’une personne
a une autre. Cela dit, mon récit défavorable ne provient pas de l’autre, et par
conséquent ne doit en aucun cas nuire a son éclat. Mais pour une question d’équité, le
récit favorable, bien qu’il soit aussi personnel, doit €tre partagé, c’est-a-dire se servir
de lui pour remplir le vide chez ’autre avant qu’il n’ait son débris a lui aussi pour en
faire de méme. Nous concluons que face aux éparsements, nous avons le choix :
accepter ou infirmer I’insistance des fractions en notre guise. Il ne s’agit pas de les
fuir mais de les affronter avec conviction et dévotion ; il faut surtout préparer cette
rupture entre les esquilles détachées par celles d’une puissance inestimable. Pour ce
faire, il vous faut une monstruosité sans limite ou une décoction sur soi qui n’a de

compte a rendre qu’a elle-méme. La est la liberté fragmentaire.

II. De la question littéraire :

— Sur la fragmentation narrative :

La discontinuité dans le fil du récit est la caractéristique principale de la narration

fragmentée : les sauts temporels, chronologiques, la présence de plusieurs narrateurs

(voix polyphoniques), les ellipses. Le texte est quasiment éclaté, en cascade, non

linéaire, ou le rythme du récit est perturbé.

— Les avantages :

— Pour ’auteur :

14



I’écrivain se sent plus en liberté, il développe une grande inspiration, déploie son
originalité et son ingéniosité. Il ne cherche plus a étre partout sur tous les coups ; il va
a D’essentiel, évite le simple remplissage de feuilles et rend chaque texte ou petit récit
emballant, captivant et trés énergique. Il écrit vite et bien, lutte contre le syndrome de
la page blanche et inspire son lecteur, I’invitant a I’art de 1’écriture. L’écrivain n’écrit
plus pour seulement séduire, il enseigne que de s’enseigner ; il construit que de se
construire. Il s’adresse a lui-méme a travers le lecteur a la deuxiéme personne du
singulier ou du pluriel selon le public-cible. Il se distingue de ses pairs, trace sa propre
voie, rentre un peu plus dans I’histoire littéraire. L’€écrivain se fait rédempteur sur le
champ le plus fertile de I’existence qu’est la littérature. Il écrit ou raconte peu pour
faire réfléchir beaucoup. Il se maitrise, choisit les mots justes, crée des personnages
¢éclairés, sert bien le lecteur, ce qui aboutit 2 un dénouement désirant. L’écrivain

enfante plus qu’il n’écrit.

— Pour le lecteur :

le lecteur est aussi intelligent que 1’auteur, il lit avec enthousiasme, il se découvre et
pénetre les pensées de 1’auteur et de ses personnages. Il doute assez et se fait
surprendre par les tournures. Il sait quand souffler, quand avancer et quand prendre
une pause. Il est en activité, en exercice intense et il fait un pacte, un duel corporel et
intellectuel avec 1’écrivain. Il brile d’envie, devient de plus en plus perspicace. Il est
un surhomme a la maniere de Friedrich Nietzsche. Son premier exercice est la lecture,
le deuxiéme la recomposition du récit et le troisieme 1’empire de soi : I’auteur devient
un étre de lui qui lui parle comme il devrait entendre. Ensemble, ils savent que le livre
est alors leur navire, ils s’embarquent, naviguent et démarquent comme initi¢ par

Marc Aurele.

III- Quelques techniques d’écriture :

15



— La métalittérature ou la métafiction :

« La méta fiction est un style littéraire conscient de soi dans lequel le narrateur ou le

personnage se rend compte qu'il fait partie du roman. »

— Le flux de la conscience :

« En littérature, le flux de conscience ou le courant de conscience est une technique
d’écriture qui cherche a transmettre le point de vue cognitif d 'un individu en donnant

[’équivalent écrit du processus de la pensée. »

(Flash-back, Flash-forward...)

MAMADY DIOUMESSY, écrivain et philosophe

16



